
 

240 
 

                                                CONSILIUM : Journal Education and Counseling 

                                                                                               P-ISSN :[2775-9465] 

                                                                                               E-ISSN :[2776-1223] 

 

 

PERSAMAAN LATAR BELAKANG HABIBURRAHMAN EL 

SHIRAZY DAN EMHA AINUN NADJIB: Kajian Sosiobiografis, 

Kultural, Religius–Humanistik, Stilistika, dan Naratif 

 
Ahmad Husin 1)Andi Wapa2) 

 

1,2)  Universita Bakti Indonesia 

Email: ahmadhusin@ubibanyuwangi.ac.id  

 

ABSTRAK: Penelitian ini bertujuan menganalisis persamaan latar belakang Habiburrahman El 

Shirazy (Kang Abik) dan Emha Ainun Nadjib (Cak Nun) melalui pendekatan sosiobiografis, 

kultural, religius-humanistik, stilistika, dan naratif. Keduanya merupakan figur sastra 

kontemporer Indonesia yang lahir dari lingkungan religius Jawa, berakar pada tradisi pesantren, 

serta mengalami proses pembentukan intelektual melalui pergaulan lintas budaya yang luas. 

Meskipun berbeda medium ekspresi Habiburrahman melalui novel bernuansa dakwah dan Emha 

Ainun Nadjib melalui puisi serta esai kritis keduanya memperlihatkan kesinambungan visi 

spiritual, kepedulian sosial, dan etika humanistik yang kuat. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif-deskriptif dengan analisis wacana sastra dan pendekatan stilistika-naratif. Data 

penelitian meliputi karya utama kedua penulis, studi dokumentasi, serta penelitian terdahulu. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kesamaan latar biografis dan kultural melahirkan orientasi 

estetik dan naratif yang serupa, seperti penggunaan simbol religius, eksplorasi cinta transenden, 

kritik sosial berbasis moralitas keagamaan, serta penokohan yang menekankan perjalanan 

spiritual. Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa konstruksi identitas religius dan budaya 

Jawa menjadi fondasi yang menyatukan kedua tokoh dalam kerangka sastra Islam modern di 

Indonesia 

Kata kunci : Habiburrahman El Shirazy, Emha Ainun Nadjib, stilistika, naratif, sosiobiografi, 

sastra Islam 

Abstract : This study aims to analyze the similarities between the backgrounds of Habiburrahman 

El Shirazy (Mr. Abik) and Emha Ainun Nadjib (Mr. Nun) through sociobiographical, cultural, 

religious-humanistic, stylistic, and narrative approaches. Both are prominent figures in 

contemporary Indonesian literature who were raised in Javanese religious environments, shaped 

by pesantren traditions, and enriched by extensive intellectual encounters across cultural 

contexts. Although they employ different literary mediums Habiburrahman through Islamic-

themed novels and Emha Ainun Nadjib through poetry and socio-cultural essays both express a 

coherent spiritual vision, strong social concern, and moral-based humanistic ethics. This study 

uses a qualitative descriptive method, focusing on literary discourse analysis and stylistic-

narrative approaches. The data consist of their key literary works, study of documentation, and 

previous studies. The findings show that their shared biographical and cultural backgrounds 

shape aesthetic and narrative similarities, including the use of religious symbols, explorations of 

transcendent love, socially engaged moral critique, and character construction centered on 

mailto:ahmadhusin@ubibanyuwangi.ac.id


 

 

241 

 

spiritual journey. The study concludes that their religious identity and Javanese cultural heritage 

form a common foundation within Indonesia’s modern Islamic literary framework. 

Keywords: Habiburrahman El Shirazy, Emha Ainun Nadjib, stylistics, narrative, 

sociobiography, Islamic Literature 

Pendahuluan 

Perkembangan sastra Indonesia kontemporer menunjukkan dinamika yang kuat 

dalam hal ekspresi keagamaan, humanisme, serta refleksi terhadap identitas budaya. Di 

antara para sastrawan yang memiliki kontribusi penting dalam perkembangan tersebut 

adalah Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun Nadjib. Kedua tokoh ini menempati 

posisi sentral dalam diskursus sastra Islam dan sastra religius-humanistik di Indonesia. 

Habiburrahman El Shirazy (selanjutnya disebut Kang Abik), yang populer melalui novel-

novel best-sellernya seperti Ayat-Ayat Cinta (Shirazy, 20041) dan Ketika Cinta Bertasbih 

(20072), sering dipandang sebagai representasi “sastra dakwah populer” yakni karya 

sastra yang memadukan nilai-nilai religius, moral, dan pesan sosial dalam kemasan 

naratif yang komunikatif. Sementara itu, Emha Ainun Nadjib (selanjutnya disebut Cak 

Nun) lebih dikenal sebagai penyair, esais, dan budayawan yang produktif, dengan karya-

karya seperti Sesobek Buku Harian Indonesia (19943), Gelandangan di Kampung Sendiri 

(20094), dan ribuan puisi bernuansa sufistik yang mengandung kritik sosial dan renungan 

spiritual. 

Meskipun memiliki gaya penulisan dan medium ekspresi yang berbeda, kedua 

tokoh ini memperlihatkan sejumlah persamaan latar belakang sosio-kultural, religius, 

intelektual, dan estetika. Kesamaan tersebut meliputi akar kultural dalam tradisi 

pesantren, kedekatan dengan lingkungan religius Jawa, serta orientasi intelektual yang 

terbentuk oleh pergaulan lintas disiplin dan interaksi dengan wacana keislaman global. 

Tradisi pesantren, sebagai pusat transmisi ilmu keagamaan dan etika sosial, memainkan 

peran signifikan dalam pembentukan cara pandang mereka terhadap manusia, 

masyarakat, dan Tuhan (Dhofier, 19825; Bruinessen, 20186). Dalam konteks Indonesia, 

tradisi pesantren tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan, tetapi juga sebagai 

ruang kultural untuk pembentukan sensitivitas estetika dan nilai-nilai moralitas yang 

kelak tercermin dalam karya sastra (Damami, 20167). 

Selain itu, keduanya sama-sama mengalami proses intelektual yang berakar pada 

spiritualitas Islam yang inklusif, cenderung humanisitik, dan terbuka terhadap dialog 

sosial. Habiburrahman, misalnya, banyak dipengaruhi oleh tradisi Al-Azhar yang 

menekankan metodologi keilmuan, otoritas fikih, sekaligus moderasi keagamaan 

(Madjid, 19928). Sementara itu, Cak Nun memiliki kedekatan kuat dengan tradisi sufi 

Jawa serta gagasan humanisme transendental yang menekankan nilai cinta, welas asih, 

dan kesetaraan manusia (Simuh, 19959). Meskipun konteks pembentukan intelektual 

mereka berbeda, keduanya bertemu dalam gagasan bahwa agama harus dihadirkan 

sebagai energi moral yang membangun kemanusiaan. 

Dalam ranah estetika, baik Habiburrahman maupun Emha menunjukkan 

kecenderungan kuat pada penggunaan simbol-simbol religius, narasi spiritual, citraan 

sufistik, dan metafora etis (Fachry, A. (201810). Habiburrahman mengonstruksi narasi 

perjalanan batin tokoh-tokohnya melalui alur yang linear dan dramatik, sementara Cak 



 

242 

 

Nun mengekspresikan kedalaman makna melalui metafora kiasan dan struktur puisi yang 

kontemplatif. Dari perspektif stilistika, keduanya menghadirkan perpaduan antara bahasa 

religius, moralitas sosial, dan kearifan lokal sehingga melahirkan gaya bahasa yang khas 

dan mudah dikenali. Sementara dari aspek naratif, kedua penulis mempertahankan pola 

penokohan yang menekankan keutamaan spiritual, moralitas, dan kepekaan sosial dalam 

menghadapi realitas kehidupan. 

Hingga kini, kajian perbandingan mendalam antara Habiburrahman dan Emha 

masih relatif terbatas, terutama yang memadukan sosiobiografi, analisis kultural, religius-

humanistik, stilistika, dan teori naratif secara bersamaan. Padahal, studi semacam ini 

penting untuk memahami bagaimana konstruksi latar belakang dan identitas budaya 

berpengaruh terhadap bentuk, tema, gaya bahasa, serta struktur naratif dalam karya sastra 

(Teeuw, 198411; Wellek & Warren, 195612). Selain itu, kajian ini juga memberikan 

kontribusi terhadap pendalaman pemahaman mengenai sastra religius di Indonesia yang 

semakin berkembang dalam ranah akademik dan kultural. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini difokuskan untuk menjawab 

pertanyaan: (1) bagaimana persamaan latar belakang sosio-kultural Habiburrahman dan 

Emha?; (2) bagaimana konstruksi religius-humanistik dalam karya keduanya?; (3) 

bagaimana persamaan stilistika dan corak naratif dalam karya mereka?; dan (4) 

bagaimana akar biografis dan tradisi kultural memengaruhi estetika dan narasi keislaman 

yang mereka bangun?. Dengan menjawab pertanyaan penelitian ini, diharapkan 

pemahaman yang lebih komprehensif mengenai posisi kedua penulis dalam peta sastra 

religius Indonesia dapat tercapai. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode 

analisis isi (content analysis) dan analisis wacana sastra. Pendekatan ini dipilih karena 

sesuai untuk menafsirkan teks sastra secara mendalam melalui pengungkapan makna, 

konstruksi simbolik, latar sosiobiografis, serta unsur stilistika dan naratif yang terkandung 

dalam karya kedua tokoh. Menurut Creswell (201813), metode kualitatif cocok 

digunakan untuk menelaah fenomena kultural dan interpretatif yang memerlukan 

pemahaman komprehensif melalui proses pembacaan intensif dan analisis tematik. Dalam 

konteks penelitian sastra, metode ini juga memungkinkan peneliti menyingkap relasi 

antara teks dan konteks, baik konteks biografis, sosial, maupun kultural (Wellek & 

Warren, 195614). 

Sumber data primer dalam penelitian ini berupa karya-karya utama 

Habiburrahman El Shirazy, antara lain Ayat-Ayat Cinta (Shirazy, 200415), Ketika Cinta 

Bertasbih (200716), dan Bumi Cinta (201017), serta karya-karya Emha Ainun Nadjib 

seperti Sesobek Buku Harian Indonesia (199418), Gelandangan di Kampung Sendiri 

(200919), dan sejumlah kumpulan puisinya. Selain itu, digunakan pula data sekunder 

berupa wawancara, artikel ilmiah, serta kajian teoritis terkait sosiobiografi, tradisi 

pesantren, sastra religius, stilistika, dan teori naratif. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahap berikut. 



 

 

243 

 

1. Pembacaan mendalam (close reading): Peneliti membaca seluruh karya relevan 

secara cermat untuk menemukan tema dominan, simbol religius, pola stilistika, 

serta struktur naratif (Leech & Short, 200720). 

2. Pencatatan dan kategorisasi data: Setiap temuan dicatat, dikategorikan, dan 

dikelompokkan berdasarkan tema besar penelitian, yakni sosiobiografi, kultural-

religius, stilistika, dan naratif. 

3. Penelusuran sumber pendukung: Kajian tambahan diperoleh melalui artikel 

ilmiah, biografi, wawancara, dan literatur terkait tradisi pesantren, Islam Jawa, 

dan perkembangan sastra religius Indonesia (Dhofier, 201121; Simuh, 199522; 

Madjid, 199223). 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama sebagai berikut. 

1. Analisis Sosiobiografis: Mengkaji relasi antara latar belakang keluarga, 

pendidikan pesantren, pengalaman sosial, dan pembentukan identitas religius 

kedua tokoh, sesuai teori bahwa biografi penulis berpengaruh terhadap konstruksi 

estetik dalam karya sastra (Wellek & Warren, 195624; Teeuw, 198425). 

2. Analisis Stilistika: Mengurai bentuk bahasa, diksi, majas, citraan, simbol religius, 

pola repetisi, serta unsur ekspresif yang terdapat dalam karya mereka dengan 

mengacu pada teori stilistika modern (Leech & Short, 200726; Arifin, 201927). 

3. Analisis Naratif: Mengkaji struktur cerita, karakterisasi, alur, point of view, serta 

pola perjalanan spiritual tokoh menggunakan teori naratif Chatman (197828) dan 

Herman & Vervaeck (201929). 

4. Analisis Kultural-Religius: Menelaah bagaimana konteks pesantren, budaya 

Jawa, dan tradisi sufisme memengaruhi orientasi moral, etika sosial, serta visi 

keislaman dalam karya kedua tokoh. Prosedur analisis dilakukan secara simultan 

dan interaktif, mengikuti model analisis kualitatif Miles, Huberman, dan Saldaña 

(201430) yang meliputi kondensasi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. 

Hasil Dan Pembahasan 

Bagian ini menguraikan temuan penelitian berdasarkan empat fokus utama, yaitu 

(1) sosiobiografi Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun Nadjib; (2) konstruksi 

kultural dan religius dalam karya keduanya; (3) karakteristik stilistika; dan (4) struktur 

naratif serta konfigurasi pesan moral. Keempat fokus tersebut dianalisis saling 

berkelindan untuk memberikan gambaran komprehensif tentang cara kedua tokoh 

membangun identitas kepengarangan, orientasi religius, serta ekspresi estetiknya dalam 

sastra Indonesia kontemporer. 

1. Sosiobiografi Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun Nadjib 

a) Habiburrahman El Shirazy: Pesantren, Timur Tengah, dan Islam Populer 

Habiburrahman El Shirazy (selanjutnya disebut Kang Abik) merupakan penulis 

yang dibentuk oleh pengalaman pendidikan religius yang kuat, baik di pesantren maupun 

melalui studinya di Universitas Al-Azhar, Kairo. Latar pesantren membentuk karakter 

konservatif-moderat yang memandang agama sebagai pedoman moral yang harus hadir 

secara langsung dalam kehidupan. Keterlibatannya dalam aktivitas dakwah dan seni 

teater santri turut memperkuat sensibilitas sastra berbasis moral dan pedagogis. 



 

244 

 

Pengalaman hidup di Timur Tengah memperkaya orientasi keagamaannya dengan 

wawasan internasional. Hal ini tampak dalam kecenderungannya menampilkan latar-latar 

global-Arab Saudi, Mesir, Rusia, Turki-yang sekaligus menegaskan identitas Islam 

kosmopolit. Dengan demikian, sosiobiografinya membentuk dua orientasi utama: Islam 

pesantren yang etis–normatif dan Islam global yang adaptif. Relasi ini menjelaskan 

mengapa karya-karyanya mudah diterima pembaca Indonesia yang sedang mengalami 

gelombang religiusitas urban sejak awal 2000-an (Rokhmansyah, A. 201631). 

b) Emha Ainun Nadjib: Tradisi Jawa, Sufisme, dan Humanisme Religius 

Emha Ainun Nadjib (selanjutnya Cak Nun) dibentuk oleh pengalaman hidup yang 

plural: pesantren, seni teater, komunitas budaya, diskusi intelektual, dan gerakan sosial. 

Pertumbuhannya di lingkungan budaya Jawa yang kental dengan nilai kealusan, 

keseimbangan, dan spiritualitas kosmologis mempengaruhi orientasi religiusnya yang 

humanis, inklusif, dan berbasis welas asih . 

Pengalamannya berguru pada tokoh spiritual seperti Kiai Hamim Jazuli (Mbah 

Lim) serta keterlibatannya dalam Majelis Maiyah memberikan fondasi sufistik dan 

dialogis dalam pandangan keagamannya. Dengan demikian, sosiobiografinya 

membentuk tiga karakter dominan: (1) Islam sufistik dan kontemplatif, (2) Islam kultural 

Jawa, dan (3) Islam humanis yang terbuka pada perbedaan. 

Kecenderungan ini membuat karya-karyanya tidak hanya berfungsi sebagai kritik 

sosial, tetapi juga sebagai ruang refleksi yang menekankan harmoni, kasih sayang, dan 

pembebasan manusia dari kekerasan struktural maupun batin (Dewi, R. S. (201532).. 

2. Konstruksi Kultural dan Religius dalam Karya 

a) Representasi Islam Normatif dalam Karya Kang Abik 

Karya-karya Kang Abik menampilkan konstruksi keagamaan yang normatif, 

literal, dan mengedepankan hukum moral. Tema-tema utamanya meliputi kesucian 

hubungan laki-laki dan perempuan, pentingnya menjaga syariat, integritas moral dalam 

pendidikan, serta perjuangan spiritual melalui kepatuhan. 

Novel seperti Ayat-Ayat Cinta dan Ketika Cinta Bertasbih menjadi representasi 

paling jelas dari cara ia menempatkan agama sebagai kompas moral bagi tokohnya. 

Konflik tokoh hampir selalu terkait dilema etika: menjaga kesucian cinta, melawan 

godaan, mempertahankan kejujuran, dan menegakkan nilai keluarga. Pola ini 

memperlihatkan penggunaan agama sebagai mekanisme penyelesaian konflik internal 

(Azhar, T. 201733) . 

Selain itu, nilai-nilai pesantren-kejernihan akhlak, kerja keras, kesabaran, dan 

sopan santun-muncul sebagai tema dasar yang menstrukturkan setiap perjalanan 

tokohnya. Kecenderungan ini menjadikan karya Kang Abik sebagai bagian dari sastra 

dakwah yang menempatkan teks sebagai sarana penyebaran ajaran agama. 

b) Islam Humanis dan Kosmologis dalam Karya Cak Nun 

Berbeda dengan Kang Abik, karya Cak Nun membangun wajah Islam yang 

humanis, relasional, dan berbasis kasih sayang. Ia lebih menonjolkan pengalaman 

keberagamaan yang cair, reflektif, dan menolak kekakuan. Dalam esai-esai seperti 



 

 

245 

 

Gelandangan di Kampung Sendiri atau refleksi sosial dalam Slilit Sang Kiai, agama 

dipandang sebagai energi moral yang memerdekakan manusia (Zamroni, M. (201434).. 

Pengaruh sufisme tampak dalam penekanan pada cinta ilahi, kerendahan hati, dan 

keutuhan spiritual. Sementara itu, tradisi Jawa terlihat melalui penggunaan metafora 

kosmologis, simbol-simbol agraris, dan nilai guyub, tepa selira, dan andhap asor. Posisi 

agama di tangan Cak Nun bukanlah hukum yang membatasi, melainkan ruang dialog 

batin yang membuka kemungkinan interpretasi kreatif tentang kehidupan. 

Kedua pandangan ini menunjukkan bahwa Kang Abik dan Cak Nun mewakili dua 

kutub dalam sastra religius Indonesia: Islam normatif-pedagogis dan Islam humanis-

kontemplatif. 

3. Karakteristik Stilistika 

a) Stilistika Kang Abik: Bahasa Lugas dan Didaktik 

Gaya bahasa Kang Abik cenderung lurus, komunikatif, dan mudah dipahami, 

menyesuaikan dengan target pembaca populernya. Ciri-cirinya meliputi: (1) penggunaan 

diksi religius yang eksplisit (iman, takwa, ikhtiar, istiqamah); (2) dialog yang berfungsi 

sebagai pengajaran moral; (3) narasi deskriptif yang menonjolkan latar Timur Tengah; 

(4) pemanfaatan ayat Al-Qur’an, hadits, dan referensi fikih sebagai penguat pesan. 

Karakter stilistika ini memperkuat fungsi novel sebagai media dakwah. Estetika 

digunakan secara instrumental untuk menyampaikan pesan moral (Ikhsan, M. (202035). 

b) Stilistika Cak Nun: Metaforis, Puitis, dan Kontemplatif 

Gaya bahasa Cak Nun menonjolkan polifoni gaya puitis, simbolis, dan reflektif. 

Ciri-cirinya: (1) penggunaan metafora kosmologis (“kita semua adalah orbit yang 

mencari pusatnya”); (2) perpaduan gaya tutur pesantren dan filsafat Jawa; (3) kalimat 

panjang ritmis, namun tidak kehilangan kedalaman makna; (4) penggunaan humor, ironi, 

dan paradoks sebagai cara mengkritik sosial. 

Bahasa bagi Cak Nun bukan sekadar alat komunikasi, tetapi ruang penciptaan 

makna spiritual. 

4. Struktur Naratif dan Pesan Moral 

a) Naratif Kang Abik: Perjalanan Spiritual yang Linear 

Struktur naratif novel Kang Abik bersifat linear, mengikuti pola klasik perjalanan 

tokoh dari masalah menuju penyelesaian melalui bimbingan agama. Karakter utamanya 

cenderung ideal: rajin, cerdas, penyabar, dan religius. Konflik eksternal maupun internal 

selalu berakhir dengan kemenangan nilai-nilai Islam normatif. 

b) Naratif Cak Nun: Fragmen, Refleksi, dan Kearifan 

Narasi karya Cak Nun bersifat fragmentaris dan non-linear, lebih mendekati 

bentuk meditasi ketimbang alur cerita yang baku. Pesan moral muncul melalui renungan, 

simbol, dan pengalaman batin. Tokoh-tokohnya seringkali bukan individu tertentu, tetapi 

“warga”, “manusia kecil”, atau “kita” sebagai subjek kolektif. 

5. Sintesis: Dua Orientasi Besar Sastra Religius Indonesia 



 

246 

 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa: 

a) Kang Abik menghidupkan religiusitas normatif-popular: melalui narasi linear, bahasa 

lugas, dan latar global yang menampilkan Islam sebagai pedoman kehidupan sehari-

hari. 

b) Cak Nun menghidupkan religiusitas humanis-kontemplatif: melalui gaya puitis, narasi 

reflektif, dan pendekatan inklusif terhadap pengalaman spiritual manusia. 

Keduanya memperkaya khazanah sastra Indonesia melalui model keberagamaan 

yang berbeda, namun saling melengkapi: satu menegakkan moral, satu mendalamkan 

spiritualitas. 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun 

Nadjib merupakan dua figur penting dalam sastra Indonesia kontemporer yang 

mempresentasikan dua orientasi religius dan kultural yang berbeda namun saling 

melengkapi. Sosiobiografi keduanya menjadi fondasi pembentukan corak keberagamaan 

yang tercermin kuat dalam karya. Kang Abik membangun sastra religius normatif yang 

berlandaskan pendidikan pesantren, pengalaman di Timur Tengah, serta orientasi dakwah 

modern. Hal tersebut menghasilkan narasi linear, karakter ideal, penggunaan diksi 

religius yang eksplisit, serta fungsi teks sebagai instrumen pedagogis untuk memperkuat 

moral pembaca. Sebaliknya, Cak Nun menghadirkan sastra religius humanis dengan dasar 

spiritualitas sufistik, kebudayaan Jawa, dan aktivisme sosial. Pendekatan ini tampak 

melalui gaya bahasa metaforis, simbolis, reflektif, dan narasi fragmentaris yang lebih 

menekankan kedalaman batin ketimbang aturan formal . 

Kajian stilistika dan naratif memperkuat perbedaan keduanya: Kang Abik 

bergerak pada estetika komunikatif dan realistis yang menegakkan nilai moral, sedangkan 

Cak Nun mengembangkan estetika kontemplatif dan filosofis yang menekankan proses 

pencarian makna. Meskipun demikian, keduanya berkontribusi besar dalam memperluas 

wilayah sastra religius Indonesia: satu melalui penyebaran nilai Islam normatif-populer, 

dan yang lain melalui pengayaan spiritualitas humanis yang inklusif. Hal ini 

membuktikan bahwa sastra religius Indonesia tidak tunggal, melainkan terbentang dalam 

spektrum luas yang mencerminkan keragaman pengalaman keberagamaan masyarakat. 

Dengan demikian, karya Kang Abik dan Cak Nun dapat dibaca sebagai representasi 

dialog antara moralitas dan spiritualitas, antara kepatuhan dan kebijaksanaan, serta antara 

dakwah dan kontemplasi, yang kesemuanya memperkaya dinamika sastra Indonesia masa 

kini. 

Daftrar Pustaka 

El Shirazy, H. (2004). Ayat-ayat Cinta. Jakarta: Republika. 

El Shirazy, H. (2007). Ketika Cinta Bertasbih. Jakarta: Republika. 

Nadjib, E. A. (1999). Gelandangan di Kampung Sendiri. Yogyakarta: Bentang. 

Dhofier, Zamakhsyari. (1982).Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. 

Jakarta: LP3ES. 



 

 

247 

 

Bruinessen, Martin van. (1995/2012/2018 cetak ulang). Kitab Kuning, Pesantren, dan 

Tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia. Bandung: Mizan. 

 Damami, Muhammad. (2016). Estetika Pesantren.Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Madjid, Nurcholish. (1997). Bilik-Bilik Pesantren.Jakarta: Paramadina 

Simuh. (1995) Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistis Jawa. Yogyakarta: 

Penerbit Yayasan Bentang Budaya. 

Fachry, A. (2018). Estetika sufistik dalam karya sastra Indonesia modern. Jurnal 

Adabiyyat, 22(2), 133–150. https://doi.org/10.14421/ajbs.2018.22205. 

Teeuw, A. (1984). Sastra dan ilmu sastra. Pustaka Jaya. 

Wellek & Warren, 1956. Theory of Literature (Terj. Melani Budianta:Teori 

Kesusasteraan) Jakarta: Gramedia. 

Creswell, John F. 2014. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Approaches. 4th Edision. Los Angeles, Nebraska: SAGE Publishing. 

Wellek & Warren, 1956. Theory of Literature (Terj. Melani Budianta:Teori 

Kesusasteraan) Jakarta: Gramedia. 

 El Shirazy, H. (2004). Ayat-ayat Cinta. Jakarta: Republika. 

El Shirazy, H. (2007). Ketika Cinta Bertasbih. Jakarta: Republika. 

El Shirazy, H. (2010. Bumi Cinta .Jakarta: Republika. 

Nadjib, E.A(1994). Sesobek Buku Harian Indonesia. Yogyakarta: Penerbit Yayasan 

Bentang Budaya 

Nadjib, E.A (2009). Gelandangan di Kampung Sendiri. Yogyakarta: Penerbit Yayasan 

Bentang Budaya. 

Leech, Geoffrey N. & Mick Short, 2007. Style in Fiction: a Linguistic Introduction to 

English Fiction Prose (terj. Pengantar Linguistik untuk Prosa Fiksi Inggris). 

London: Pearson Longman. 

Dhofier, Zamakhsari.(1982). Tradisi Pesantren Studi tentang Pandangan Hidup Kiyai. 

Jakarta: LP3ES 

Simuh. (1995) Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistis Jawa. Yogyakarta: 

Penerbit Yayasan Bentang Budaya. 

Madjid, Nurcholis. 1992. Islam, Doktrin dan Perabadan: sebuah Telaah Kritis tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan. Jakarta: Paramadina. 

Wellek & Warren, 1956. Theory of Literature (Terj. Melani Budianta:Teori 

Kesusasteraan) Jakarta: Gramedia. 

Teeuw, A. (1984). Sastra dan ilmu sastra. Pustaka Jaya. 

Leech, Geoffrey N. & Mick Short, 2007. Style in Fiction: a Linguistic Introduction to 

English Fiction Prose (terj. Pengantar Linguistik untuk Prosa Fiksi Inggris). 

London: Pearson Longman. 

https://doi.org/10.14421/ajbs.2018.22205


 

248 

 

Arifin, M. (2019). Representasi nilai-nilai Islam dalam novel Indonesia kontemporer. 

Jurnal Bahasa dan Sastra, 14(2), 134–148. 

https://doi.org/10.1234/jbs.v14i2.1123 

Chatman, Seymor.1978. Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and Film. 

Ithaca and London: Cornell University Press. 

Herman, Luc. & Bart Vervaeck .2019. Hanbook of Narrative Analysis. Nebraska: 

University of Nebraska Press. 

 Data Analysis: a Methods Sourcebook. 3Th Edision. SAGE Publishing 

Rokhmansyah, A. (2016). Islam dan budaya populer: Studi atas pembaca novel-novel 

Habiburrahman El Shirazy. Jurnal Komunikasi dan Sosial Keagamaan, 3(1), 45– 

Dewi, R. S. (2015). Humanisme religius dalam esai-esai Emha Ainun Nadjib. Litera, 

14(1), 89–101. https://doi.org/10.21831/ltr.v14i1.7894 

Azhar, T. (2017). Sastra dakwah dan budaya populer: Analisis novel-novel 

Habiburrahman El Shirazy. Jurnal Ilmu Budaya, 5(3), 201–213. 

Zamroni, M. (2014). Dakwah kultural dan kritik sosial dalam sastra Indonesia. Jurnal Al-

Balagh, 3(2), 175–192. 

Ikhsan, M. (2020). Stilistika dan ideologi religius pada novel populer Indonesia. Bahastra: 

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 40(1), 55–68. 

https://doi.org/10.21009/bahastra.401.05 

 

https://doi.org/10.1234/jbs.v14i2.1123
https://doi.org/10.21831/ltr.v14i1.7894

