CONSILIUM : Journal Education and Counseling
P-ISSN :[2775-9465]

UNARS E-ISSN :[2776-1223]

PERSAMAAN LATAR BELAKANG HABIBURRAHMAN EL
SHIRAZY DAN EMHA AINUN NADJIB: Kajian Sosiobiografis,
Kultural, Religius—Humanistik, Stilistika, dan Naratif

Ahmad Husin "Andi Wapa?

12} Universita Bakti Indonesia
Email: ahmadhusin@ubibanyuwangi.ac.id

ABSTRAK: Penelitian ini bertujuan menganalisis persamaan latar belakang Habiburrahman EI
Shirazy (Kang Abik) dan Emha Ainun Nadjib (Cak Nun) melalui pendekatan sosiobiografis,
kultural, religius-humanistik, stilistika, dan naratif. Keduanya merupakan figur sastra
kontemporer Indonesia yang lahir dari lingkungan religius Jawa, berakar pada tradisi pesantren,
serta mengalami proses pembentukan intelektual melalui pergaulan lintas budaya yang luas.
Meskipun berbeda medium ekspresi Habiburrahman melalui novel bernuansa dakwah dan Emha
Ainun Nadjib melalui puisi serta esai kritis keduanya memperlihatkan kesinambungan visi
spiritual, kepedulian sosial, dan etika humanistik yang kuat. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif-deskriptif dengan analisis wacana sastra dan pendekatan stilistika-naratif. Data
penelitian meliputi karya utama kedua penulis, studi dokumentasi, serta penelitian terdahulu.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa kesamaan latar biografis dan kultural melahirkan orientasi
estetik dan naratif yang serupa, seperti penggunaan simbol religius, eksplorasi cinta transenden,
kritik sosial berbasis moralitas keagamaan, serta penokohan yang menekankan perjalanan
spiritual. Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa konstruksi identitas religius dan budaya
Jawa menjadi fondasi yang menyatukan kedua tokoh dalam kerangka sastra Islam modern di
Indonesia

Kata kunci : Habiburrahman El Shirazy, Emha Ainun Nadjib, stilistika, naratif, sosiobiografi,
sastra Islam

Abstract : This study aims to analyze the similarities between the backgrounds of Habiburrahman
El Shirazy (Mr. Abik) and Emha Ainun Nadjib (Mr. Nun) through sociobiographical, cultural,
religious-humanistic, stylistic, and narrative approaches. Both are prominent figures in
contemporary Indonesian literature who were raised in Javanese religious environments, shaped
by pesantren traditions, and enriched by extensive intellectual encounters across cultural
contexts. Although they employ different literary mediums Habiburrahman through Islamic-
themed novels and Emha Ainun Nadjib through poetry and socio-cultural essays both express a
coherent spiritual vision, strong social concern, and moral-based humanistic ethics. This study
uses a qualitative descriptive method, focusing on literary discourse analysis and stylistic-
narrative approaches. The data consist of their key literary works, study of documentation, and
previous studies. The findings show that their shared biographical and cultural backgrounds
shape aesthetic and narrative similarities, including the use of religious symbols, explorations of
transcendent love, socially engaged moral critique, and character construction centered on

240


mailto:ahmadhusin@ubibanyuwangi.ac.id

spiritual journey. The study concludes that their religious identity and Javanese cultural heritage
form a common foundation within Indonesia’s modern Islamic literary framework.

Keywords: Habiburrahman El Shirazy, Emha Ainun Nadjib, stylistics, narrative,
sociobiography, Islamic Literature

Pendahuluan

Perkembangan sastra Indonesia kontemporer menunjukkan dinamika yang kuat
dalam hal ekspresi keagamaan, humanisme, serta refleksi terhadap identitas budaya. Di
antara para sastrawan yang memiliki kontribusi penting dalam perkembangan tersebut
adalah Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun Nadjib. Kedua tokoh ini menempati
posisi sentral dalam diskursus sastra Islam dan sastra religius-humanistik di Indonesia.
Habiburrahman El Shirazy (selanjutnya disebut Kang Abik), yang populer melalui novel-
novel best-sellernya seperti Ayat-Ayat Cinta (Shirazy, 20041) dan Ketika Cinta Bertasbih
(20072), sering dipandang sebagai representasi “sastra dakwah populer” yakni karya
sastra yang memadukan nilai-nilai religius, moral, dan pesan sosial dalam kemasan
naratif yang komunikatif. Sementara itu, Emha Ainun Nadjib (selanjutnya disebut Cak
Nun) lebih dikenal sebagai penyair, esais, dan budayawan yang produktif, dengan karya-
karya seperti Sesobek Buku Harian Indonesia (19943), Gelandangan di Kampung Sendiri
(20094), dan ribuan puisi bernuansa sufistik yang mengandung kritik sosial dan renungan
spiritual.

Meskipun memiliki gaya penulisan dan medium ekspresi yang berbeda, kedua
tokoh ini memperlihatkan sejumlah persamaan latar belakang sosio-kultural, religius,
intelektual, dan estetika. Kesamaan tersebut meliputi akar kultural dalam tradisi
pesantren, kedekatan dengan lingkungan religius Jawa, serta orientasi intelektual yang
terbentuk oleh pergaulan lintas disiplin dan interaksi dengan wacana keislaman global.
Tradisi pesantren, sebagai pusat transmisi ilmu keagamaan dan etika sosial, memainkan
peran signifikan dalam pembentukan cara pandang mereka terhadap manusia,
masyarakat, dan Tuhan (Dhofier, 19825; Bruinessen, 20186). Dalam konteks Indonesia,
tradisi pesantren tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan, tetapi juga sebagai
ruang kultural untuk pembentukan sensitivitas estetika dan nilai-nilai moralitas yang
kelak tercermin dalam karya sastra (Damami, 20167).

Selain itu, keduanya sama-sama mengalami proses intelektual yang berakar pada
spiritualitas Islam yang inklusif, cenderung humanisitik, dan terbuka terhadap dialog
sosial. Habiburrahman, misalnya, banyak dipengaruhi oleh tradisi Al-Azhar yang
menekankan metodologi keilmuan, otoritas fikih, sekaligus moderasi keagamaan
(Madjid, 19928). Sementara itu, Cak Nun memiliki kedekatan kuat dengan tradisi sufi
Jawa serta gagasan humanisme transendental yang menekankan nilai cinta, welas asih,
dan kesetaraan manusia (Simuh, 19959). Meskipun konteks pembentukan intelektual
mereka berbeda, keduanya bertemu dalam gagasan bahwa agama harus dihadirkan
sebagai energi moral yang membangun kemanusiaan.

Dalam ranah estetika, baik Habiburrahman maupun Emha menunjukkan
kecenderungan kuat pada penggunaan simbol-simbol religius, narasi spiritual, citraan
sufistik, dan metafora etis (Fachry, A. (201810). Habiburrahman mengonstruksi narasi
perjalanan batin tokoh-tokohnya melalui alur yang linear dan dramatik, sementara Cak

241



Nun mengekspresikan kedalaman makna melalui metafora kiasan dan struktur puisi yang
kontemplatif. Dari perspektif stilistika, keduanya menghadirkan perpaduan antara bahasa
religius, moralitas sosial, dan kearifan lokal sehingga melahirkan gaya bahasa yang khas
dan mudah dikenali. Sementara dari aspek naratif, kedua penulis mempertahankan pola
penokohan yang menekankan keutamaan spiritual, moralitas, dan kepekaan sosial dalam
menghadapi realitas kehidupan.

Hingga kini, kajian perbandingan mendalam antara Habiburrahman dan Emha
masih relatif terbatas, terutama yang memadukan sosiobiografi, analisis kultural, religius-
humanistik, stilistika, dan teori naratif secara bersamaan. Padahal, studi semacam ini
penting untuk memahami bagaimana konstruksi latar belakang dan identitas budaya
berpengaruh terhadap bentuk, tema, gaya bahasa, serta struktur naratif dalam karya sastra
(Teeuw, 198411; Wellek & Warren, 195612). Selain itu, kajian ini juga memberikan
kontribusi terhadap pendalaman pemahaman mengenai sastra religius di Indonesia yang
semakin berkembang dalam ranah akademik dan kultural.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini difokuskan untuk menjawab
pertanyaan: (1) bagaimana persamaan latar belakang sosio-kultural Habiburrahman dan
Emha?; (2) bagaimana konstruksi religius-humanistik dalam karya keduanya?; (3)
bagaimana persamaan stilistika dan corak naratif dalam karya mereka?; dan (4)
bagaimana akar biografis dan tradisi kultural memengaruhi estetika dan narasi keislaman
yang mereka bangun?. Dengan menjawab pertanyaan penelitian ini, diharapkan
pemahaman yang lebih komprehensif mengenai posisi kedua penulis dalam peta sastra
religius Indonesia dapat tercapai.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode
analisis isi (content analysis) dan analisis wacana sastra. Pendekatan ini dipilih karena
sesuai untuk menafsirkan teks sastra secara mendalam melalui pengungkapan makna,
konstruksi simbolik, latar sosiobiografis, serta unsur stilistika dan naratif yang terkandung
dalam karya kedua tokoh. Menurut Creswell (201813), metode kualitatif cocok
digunakan untuk menelaah fenomena kultural dan interpretatif yang memerlukan
pemahaman komprehensif melalui proses pembacaan intensif dan analisis tematik. Dalam
konteks penelitian sastra, metode ini juga memungkinkan peneliti menyingkap relasi
antara teks dan konteks, baik konteks biografis, sosial, maupun kultural (Wellek &
Warren, 195614).

Sumber data primer dalam penelitian ini berupa karya-karya utama
Habiburrahman El Shirazy, antara lain Ayat-Ayat Cinta (Shirazy, 200415), Ketika Cinta
Bertasbih (200716), dan Bumi Cinta (201017), serta karya-karya Emha Ainun Nadjib
seperti Sesobek Buku Harian Indonesia (199418), Gelandangan di Kampung Sendiri
(200919), dan sejumlah kumpulan puisinya. Selain itu, digunakan pula data sekunder
berupa wawancara, artikel ilmiah, serta kajian teoritis terkait sosiobiografi, tradisi
pesantren, sastra religius, stilistika, dan teori naratif.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahap berikut.

242



1. Pembacaan mendalam (close reading): Peneliti membaca seluruh karya relevan
secara cermat untuk menemukan tema dominan, simbol religius, pola stilistika,
serta struktur naratif (Leech & Short, 200720).

2. Pencatatan dan kategorisasi data: Setiap temuan dicatat, dikategorikan, dan
dikelompokkan berdasarkan tema besar penelitian, yakni sosiobiografi, kultural-
religius, stilistika, dan naratif.

3. Penelusuran sumber pendukung: Kajian tambahan diperoleh melalui artikel
ilmiah, biografi, wawancara, dan literatur terkait tradisi pesantren, Islam Jawa,
dan perkembangan sastra religius Indonesia (Dhofier, 201121; Simuh, 199522;
Madjid, 199223).

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama sebagai berikut.

1. Analisis Sosiobiografis: Mengkaji relasi antara latar belakang keluarga,
pendidikan pesantren, pengalaman sosial, dan pembentukan identitas religius
kedua tokoh, sesuai teori bahwa biografi penulis berpengaruh terhadap konstruksi
estetik dalam karya sastra (Wellek & Warren, 195624; Teeuw, 198425).

2. Analisis Stilistika: Mengurai bentuk bahasa, diksi, majas, citraan, simbol religius,
pola repetisi, serta unsur ekspresif yang terdapat dalam karya mereka dengan
mengacu pada teori stilistika modern (Leech & Short, 200726; Arifin, 201927).

3. Analisis Naratif: Mengkaji struktur cerita, karakterisasi, alur, point of view, serta
pola perjalanan spiritual tokoh menggunakan teori naratif Chatman (197828) dan
Herman & Vervaeck (201929).

4. Analisis Kultural-Religius: Menelaah bagaimana konteks pesantren, budaya
Jawa, dan tradisi sufisme memengaruhi orientasi moral, etika sosial, serta visi
keislaman dalam karya kedua tokoh. Prosedur analisis dilakukan secara simultan
dan interaktif, mengikuti model analisis kualitatif Miles, Huberman, dan Saldafia
(201430) yang meliputi kondensasi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan.

Hasil Dan Pembahasan

Bagian ini menguraikan temuan penelitian berdasarkan empat fokus utama, yaitu
(1) sosiobiografi Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun Nadjib; (2) konstruksi
kultural dan religius dalam karya keduanya; (3) karakteristik stilistika; dan (4) struktur
naratif serta konfigurasi pesan moral. Keempat fokus tersebut dianalisis saling
berkelindan untuk memberikan gambaran komprehensif tentang cara kedua tokoh
membangun identitas kepengarangan, orientasi religius, serta ekspresi estetiknya dalam
sastra Indonesia kontemporer.

1. Sosiobiografi Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun Nadjib
a) Habiburrahman El Shirazy: Pesantren, Timur Tengah, dan Islam Populer

Habiburrahman El Shirazy (selanjutnya disebut Kang Abik) merupakan penulis
yang dibentuk oleh pengalaman pendidikan religius yang kuat, baik di pesantren maupun
melalui studinya di Universitas Al-Azhar, Kairo. Latar pesantren membentuk karakter
konservatif-moderat yang memandang agama sebagai pedoman moral yang harus hadir
secara langsung dalam kehidupan. Keterlibatannya dalam aktivitas dakwah dan seni
teater santri turut memperkuat sensibilitas sastra berbasis moral dan pedagogis.

243



Pengalaman hidup di Timur Tengah memperkaya orientasi keagamaannya dengan
wawasan internasional. Hal ini tampak dalam kecenderungannya menampilkan latar-latar
global-Arab Saudi, Mesir, Rusia, Turki-yang sekaligus menegaskan identitas Islam
kosmopolit. Dengan demikian, sosiobiografinya membentuk dua orientasi utama: Islam
pesantren yang etis—normatif dan Islam global yang adaptif. Relasi ini menjelaskan
mengapa karya-karyanya mudah diterima pembaca Indonesia yang sedang mengalami
gelombang religiusitas urban sejak awal 2000-an (Rokhmansyah, A. 201631).

b) Emha Ainun Nadjib: Tradisi Jawa, Sufisme, dan Humanisme Religius

Emha Ainun Nadjib (selanjutnya Cak Nun) dibentuk oleh pengalaman hidup yang
plural: pesantren, seni teater, komunitas budaya, diskusi intelektual, dan gerakan sosial.
Pertumbuhannya di lingkungan budaya Jawa yang kental dengan nilai kealusan,
keseimbangan, dan spiritualitas kosmologis mempengaruhi orientasi religiusnya yang
humanis, inklusif, dan berbasis welas asih .

Pengalamannya berguru pada tokoh spiritual seperti Kiai Hamim Jazuli (Mbah
Lim) serta keterlibatannya dalam Majelis Maiyah memberikan fondasi sufistik dan
dialogis dalam pandangan keagamannya. Dengan demikian, sosiobiografinya
membentuk tiga karakter dominan: (1) Islam sufistik dan kontemplatif, (2) Islam kultural
Jawa, dan (3) Islam humanis yang terbuka pada perbedaan.

Kecenderungan ini membuat karya-karyanya tidak hanya berfungsi sebagai kritik
sosial, tetapi juga sebagai ruang refleksi yang menekankan harmoni, kasih sayang, dan
pembebasan manusia dari kekerasan struktural maupun batin (Dewi, R. S. (201532)..

2. Konstruksi Kultural dan Religius dalam Karya
a) Representasi Islam Normatif dalam Karya Kang Abik

Karya-karya Kang Abik menampilkan konstruksi keagamaan yang normatif,
literal, dan mengedepankan hukum moral. Tema-tema utamanya meliputi kesucian
hubungan laki-laki dan perempuan, pentingnya menjaga syariat, integritas moral dalam
pendidikan, serta perjuangan spiritual melalui kepatuhan.

Novel seperti Ayat-Ayat Cinta dan Ketika Cinta Bertasbih menjadi representasi
paling jelas dari cara ia menempatkan agama sebagai kompas moral bagi tokohnya.
Konflik tokoh hampir selalu terkait dilema etika: menjaga kesucian cinta, melawan
godaan, mempertahankan kejujuran, dan menegakkan nilai keluarga. Pola ini
memperlihatkan penggunaan agama sebagai mekanisme penyelesaian konflik internal
(Azhar, T. 201733) .

Selain itu, nilai-nilai pesantren-kejernihan akhlak, kerja keras, kesabaran, dan
sopan santun-muncul sebagai tema dasar yang menstrukturkan setiap perjalanan
tokohnya. Kecenderungan ini menjadikan karya Kang Abik sebagai bagian dari sastra
dakwah yang menempatkan teks sebagai sarana penyebaran ajaran agama.

b) Islam Humanis dan Kosmologis dalam Karya Cak Nun

Berbeda dengan Kang Abik, karya Cak Nun membangun wajah Islam yang
humanis, relasional, dan berbasis kasih sayang. Ia lebih menonjolkan pengalaman
keberagamaan yang cair, reflektif, dan menolak kekakuan. Dalam esai-esai seperti

244



Gelandangan di Kampung Sendiri atau refleksi sosial dalam Slilit Sang Kiai, agama
dipandang sebagai energi moral yang memerdekakan manusia (Zamroni, M. (201434)..

Pengaruh sufisme tampak dalam penekanan pada cinta ilahi, kerendahan hati, dan
keutuhan spiritual. Sementara itu, tradisi Jawa terlihat melalui penggunaan metafora
kosmologis, simbol-simbol agraris, dan nilai guyub, tepa selira, dan andhap asor. Posisi
agama di tangan Cak Nun bukanlah hukum yang membatasi, melainkan ruang dialog
batin yang membuka kemungkinan interpretasi kreatif tentang kehidupan.

Kedua pandangan ini menunjukkan bahwa Kang Abik dan Cak Nun mewakili dua
kutub dalam sastra religius Indonesia: Islam normatif-pedagogis dan Islam humanis-
kontemplatif.

3. Karakteristik Stilistika
a) Stilistika Kang Abik: Bahasa Lugas dan Didaktik

Gaya bahasa Kang Abik cenderung lurus, komunikatif, dan mudah dipahami,
menyesuaikan dengan target pembaca populernya. Ciri-cirinya meliputi: (1) penggunaan
diksi religius yang eksplisit (iman, takwa, ikhtiar, istiqamah); (2) dialog yang berfungsi
sebagai pengajaran moral; (3) narasi deskriptif yang menonjolkan latar Timur Tengah;
(4) pemanfaatan ayat Al-Qur’an, hadits, dan referensi fikih sebagai penguat pesan.

Karakter stilistika ini memperkuat fungsi novel sebagai media dakwah. Estetika
digunakan secara instrumental untuk menyampaikan pesan moral (Ikhsan, M. (202035).

b) Stilistika Cak Nun: Metaforis, Puitis, dan Kontemplatif

Gaya bahasa Cak Nun menonjolkan polifoni gaya puitis, simbolis, dan reflektif.
Ciri-cirinya: (1) penggunaan metafora kosmologis (“kita semua adalah orbit yang
mencari pusatnya”); (2) perpaduan gaya tutur pesantren dan filsafat Jawa; (3) kalimat
panjang ritmis, namun tidak kehilangan kedalaman makna; (4) penggunaan humor, ironi,
dan paradoks sebagai cara mengkritik sosial.

Bahasa bagi Cak Nun bukan sekadar alat komunikasi, tetapi ruang penciptaan
makna spiritual.

4. Struktur Naratif dan Pesan Moral
a) Naratif Kang Abik: Perjalanan Spiritual yang Linear
Struktur naratif novel Kang Abik bersifat linear, mengikuti pola klasik perjalanan
tokoh dari masalah menuju penyelesaian melalui bimbingan agama. Karakter utamanya

cenderung ideal: rajin, cerdas, penyabar, dan religius. Konflik eksternal maupun internal
selalu berakhir dengan kemenangan nilai-nilai Islam normatif.

b) Naratif Cak Nun: Fragmen, Refleksi, dan Kearifan
Narasi karya Cak Nun bersifat fragmentaris dan non-linear, lebih mendekati

bentuk meditasi ketimbang alur cerita yang baku. Pesan moral muncul melalui renungan,
simbol, dan pengalaman batin. Tokoh-tokohnya seringkali bukan individu tertentu, tetapi

2 <¢

“warga”, “manusia kecil”, atau “kita” sebagai subjek kolektif.

5. Sintesis: Dua Orientasi Besar Sastra Religius Indonesia

245



Temuan penelitian menunjukkan bahwa:

a) Kang Abik menghidupkan religiusitas normatif-popular: melalui narasi linear, bahasa
lugas, dan latar global yang menampilkan Islam sebagai pedoman kehidupan sehari-
hari.

b) Cak Nun menghidupkan religiusitas humanis-kontemplatif: melalui gaya puitis, narasi
reflektif, dan pendekatan inklusif terhadap pengalaman spiritual manusia.

Keduanya memperkaya khazanah sastra Indonesia melalui model keberagamaan
yang berbeda, namun saling melengkapi: satu menegakkan moral, satu mendalamkan
spiritualitas.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Habiburrahman El Shirazy dan Emha Ainun
Nadjib merupakan dua figur penting dalam sastra Indonesia kontemporer yang
mempresentasikan dua orientasi religius dan kultural yang berbeda namun saling
melengkapi. Sosiobiografi keduanya menjadi fondasi pembentukan corak keberagamaan
yang tercermin kuat dalam karya. Kang Abik membangun sastra religius normatif yang
berlandaskan pendidikan pesantren, pengalaman di Timur Tengah, serta orientasi dakwah
modern. Hal tersebut menghasilkan narasi linear, karakter ideal, penggunaan diksi
religius yang eksplisit, serta fungsi teks sebagai instrumen pedagogis untuk memperkuat
moral pembaca. Sebaliknya, Cak Nun menghadirkan sastra religius humanis dengan dasar
spiritualitas sufistik, kebudayaan Jawa, dan aktivisme sosial. Pendekatan ini tampak
melalui gaya bahasa metaforis, simbolis, reflektif, dan narasi fragmentaris yang lebih
menekankan kedalaman batin ketimbang aturan formal .

Kajian stilistika dan naratif memperkuat perbedaan keduanya: Kang Abik
bergerak pada estetika komunikatif dan realistis yang menegakkan nilai moral, sedangkan
Cak Nun mengembangkan estetika kontemplatif dan filosofis yang menekankan proses
pencarian makna. Meskipun demikian, keduanya berkontribusi besar dalam memperluas
wilayah sastra religius Indonesia: satu melalui penyebaran nilai Islam normatif-populer,
dan yang lain melalui pengayaan spiritualitas humanis yang inklusif. Hal ini
membuktikan bahwa sastra religius Indonesia tidak tunggal, melainkan terbentang dalam
spektrum luas yang mencerminkan keragaman pengalaman keberagamaan masyarakat.
Dengan demikian, karya Kang Abik dan Cak Nun dapat dibaca sebagai representasi
dialog antara moralitas dan spiritualitas, antara kepatuhan dan kebijaksanaan, serta antara
dakwah dan kontemplasi, yang kesemuanya memperkaya dinamika sastra Indonesia masa
kini.

Daftrar Pustaka

El Shirazy, H. (2004). Ayat-ayat Cinta. Jakarta: Republika.

El Shirazy, H. (2007). Ketika Cinta Bertasbih. Jakarta: Republika.

Nadjib, E. A. (1999). Gelandangan di Kampung Sendiri. Yogyakarta: Bentang.

Dhofier, Zamakhsyari. (1982).Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai.
Jakarta: LP3ES.

246



Bruinessen, Martin van. (1995/2012/2018 cetak ulang). Kitab Kuning, Pesantren, dan
Tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia. Bandung: Mizan.

Damami, Muhammad. (2016). Estetika Pesantren.Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.
Madjid, Nurcholish. (1997). Bilik-Bilik Pesantren.Jakarta: Paramadina

Simuh. (1995) Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistis Jawa. Yogyakarta:
Penerbit Yayasan Bentang Budaya.

Fachry, A. (2018). Estetika sufistik dalam karya sastra Indonesia modern. Jurnal
Adabiyyat, 22(2), 133—150. https://doi.org/10.14421/ajbs.2018.22205.

Teeuw, A. (1984). Sastra dan ilmu sastra. Pustaka Jaya.

Wellek & Warren, 1956. Theory of Literature (Terj. Melani Budianta:Teori
Kesusasteraan) Jakarta: Gramedia.

Creswell, John F. 2014. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Approaches. 4th Edision. Los Angeles, Nebraska: SAGE Publishing.

Wellek & Warren, 1956. Theory of Literature (Terj. Melani Budianta:Teori
Kesusasteraan) Jakarta: Gramedia.

El Shirazy, H. (2004). Ayat-ayat Cinta. Jakarta: Republika.
El Shirazy, H. (2007). Ketika Cinta Bertasbih. Jakarta: Republika.
El Shirazy, H. (2010. Bumi Cinta .Jakarta: Republika.

Nadjib, E.A(1994). Sesobek Buku Harian Indonesia. Yogyakarta: Penerbit Yayasan
Bentang Budaya

Nadjib, E.A (2009). Gelandangan di Kampung Sendiri. Yogyakarta: Penerbit Yayasan
Bentang Budaya.

Leech, Geoffrey N. & Mick Short, 2007. Style in Fiction: a Linguistic Introduction to
English Fiction Prose (terj. Pengantar Linguistik untuk Prosa Fiksi Inggris).
London: Pearson Longman.

Dhofier, Zamakhsari.(1982). Tradisi Pesantren Studi tentang Pandangan Hidup Kiyai.
Jakarta: LP3ES

Simuh. (1995) Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistis Jawa. Yogyakarta:
Penerbit Yayasan Bentang Budaya.

Madjid, Nurcholis. 1992. Islam, Doktrin dan Perabadan: sebuah Telaah Kritis tentang
Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan. Jakarta: Paramadina.

Wellek & Warren, 1956. Theory of Literature (Terj. Melani Budianta:Teori
Kesusasteraan) Jakarta: Gramedia.

Teeuw, A. (1984). Sastra dan ilmu sastra. Pustaka Jaya.

Leech, Geoffrey N. & Mick Short, 2007. Style in Fiction: a Linguistic Introduction to
English Fiction Prose (terj. Pengantar Linguistik untuk Prosa Fiksi Inggris).
London: Pearson Longman.

247


https://doi.org/10.14421/ajbs.2018.22205

Arifin, M. (2019). Representasi nilai-nilai Islam dalam novel Indonesia kontemporer.
Jurnal Bahasa dan Sastra, 14(2), 134-148.
https://doi.org/10.1234/jbs.v1412.1123

Chatman, Seymor.1978. Story and Discourse: Narrative Structure in Fiction and Film.
Ithaca and London: Cornell University Press.

Herman, Luc. & Bart Vervaeck .2019. Hanbook of Narrative Analysis. Nebraska:
University of Nebraska Press.

Data Analysis: a Methods Sourcebook. 3Th Edision. SAGE Publishing

Rokhmansyah, A. (2016). Islam dan budaya populer: Studi atas pembaca novel-novel
Habiburrahman EI Shirazy. Jurnal Komunikasi dan Sosial Keagamaan, 3(1), 45—

Dewi, R. S. (2015). Humanisme religius dalam esai-esai Emha Ainun Nadjib. Litera,
14(1), 89-101. https://doi.org/10.21831/Itr.v14i1.7894

Azhar, T. (2017). Sastra dakwah dan budaya populer: Analisis novel-novel
Habiburrahman El Shirazy. Jurnal Ilmu Budaya, 5(3), 201-213.

Zamroni, M. (2014). Dakwah kultural dan kritik sosial dalam sastra Indonesia. Jurnal Al-
Balagh, 3(2), 175-192.

Ikhsan, M. (2020). Stilistika dan ideologi religius pada novel populer Indonesia. Bahastra:
Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 40(1), 55-68.
https://doi.org/10.21009/bahastra.401.05

248


https://doi.org/10.1234/jbs.v14i2.1123
https://doi.org/10.21831/ltr.v14i1.7894

